
Pedagogía Curativa 
y Terapia Social 
Antroposófica
Una introducción                
Andreas Fischer 
      

Anthroposophic Contributions 
to Inclusive Social Development 
Booklet 1 · ES



 3

Índice

Situación de partida	 4

Objetivos	 5

Elementos de la Pedagogía Curativa  
y la Terapia Social Antroposófica	 6

Comprensión antroposófica del  
ser humano y del cosmos	 12

Aspectos del Curso de 
Pedagogía Curativa	 19

Pedagogía Curativa Antroposófica 
alrededor del mundo	 22

Perspectivas	 24

Bibliografía	 26

Queridos colegas

Me da mucha alegría que podamos ofrecerles en es-
pañol esta Introducción a la Pedagogía Curativa An-
troposófica de Andreas Fischer. 

Con esta publicación tiene en sus manos el primer 
volumen de una serie de folletos introductorios so-
bre diversos temas de la Pedagogía Curativa An-
troposófica y la Terapia Social, publicados original-
mente por la Asociación Suiza vahs.

A nivel internacional existe ya hace tiempo una gran 
demanda de literatura introductoria. Agradecemos 
sinceramente al vahs que ha puesto estos textos a 
disposición del Consejo Antroposófico para el De-
sarrollo Social Inclusivo para su traducción para al 
movimiento mundial. Es precisamente a través de 
estas colaboraciones que podemos trabajar juntos 
concretamente como una red internacional y apo-
yarnos mutuamente.

También me alegra que este primer folleto haya sido 
escrito por Andreas Fischer, un profesional con tanta 
experiencia y muy formado, un co-desarrollador de 
nuestro campo de trabajo. Como docente de mu-
chos años y director de la HFHS de Dornach, está 
capacitado como pocos para presentar la Pedagogía 
Curativa Antroposófica de forma accesible y hacerla 
llegar a las personas que aún no la conocen, o que 
saben poco de ella, y al mismo tiempo hacer visibles 
sus aspectos esenciales.

Espero que este folleto pueda ser un enriquecimien-
to para el trabajo también en las áreas de habla his-
pana, espero que disfruten mucho de su lectura.

Con saludos cordiales

Dr. Phil. Jan Göschel
Director ejecutivo y miembro del equipo directivo
Consejo Antroposófico para el Desarrollo Social In-
clusivo



 54	

La Pedagogía Curativa y la Terapia Social Antro-
posófica en pocas palabras
Este folleto intenta presentar de forma comprensible, 
breve y concisa los principios básicos de la Pedago-
gía Curativa Antroposófica y de la Terapia Social. El 
listado y la ponderación se basan en el estudio de 
los fundamentos y la larga experiencia en la prácti-
ca. El contenido es al mismo tiempo un resumen de 
muchos textos. Algunos de ellos se enumeran en la 
bibliografía posterior. De forma consciente se cita 
sólo a Rudolf Steiner directamente en esta publica-
ción para facilitar la lectura del texto. La presenta-
ción está ponderada personalmente; no pretende 
ser completa ni tener validez general. Sería posible 
poner otros acentos, ampliando o acortando.  

Situación de partida 

Cuando dos personas se encuentran y quieren 
conocerse mejor, muchas veces comienza un 
proceso en el que se cuentan su biografía, sus 
motivos de vida, sus fortalezas y debilidades.

Esto permite un acercamiento mutuo, un proceso 
exigente que nunca concluye. Puede llevar a un 
encuentro, entendido como un profundo enten-
dimiento mutuo basado en la empatía. Los requi-
sitos previos para ello son la actividad interna de 
las dos partes, la voluntad de apertura, la capaci-
dad de escuchar con empatía, la honestidad y la 
competencia de la autorreflexión; si todas estas 
cosas se juntan, se da una base para conocerse, 
lo que hace posible el encuentro.

Los desafíos en la situación de partida de la Pe-
dagogía Curativa y Terapia Social
El encuentro con una persona que no tiene aparente-
mente las características mencionadas anteriormen-
te, debido a una discapacidad, requiere de nuestras 
habilidades específicas. Puede ser que los medios 
de comunicación de la otra persona sean limitados y 
que las posibilidades de procesamiento cognitivo de 
los acontecimientos y experiencias sólo estén dispo-
nibles parcialmente o no sean suficientes. Este es el 
desafiante punto de partida de la Pedagogía Curativa 
y la Terapia Social: las condiciones para conocerse, 
como punto de partida para el acompañamiento de 
apoyo, son más difíciles. Conocerse mutuamente 
como base del encuentro es muy exigente; los profe-
sionales deben ser mucho más conscientes de la ne-
cesidad de formar competencias específicas y estar 
preparados para buscar y encontrar nuevas formas, 
a menudo desconocidas.

Las siguientes preguntas a la persona con nece-
sidad de apoyo son cruciales: 

•	 ¿Cómo encontramos juntos un camino para que 
te pueda conocer? 

•	 ¿Qué me quieres transmitir? ¿Qué puedo apren-
der de ti? 

•	 ¿Cómo puedo entender tus expresiones y accio-
nes de tal manera que su significado y necesida-
des subyacentes me queden claras? 

•	 ¿Cuáles son los valores importantes en tu bio-
grafía? ¿Qué quieres realizar? 

•	 ¿Cómo puedo apoyarte y acompañarte en tu 
camino? ¿Dónde necesitas ayuda y apoyo?  
¿Qué quieres hacer tú mismo?

Imagen de Chöying Purtag  
El ser humano tiene una firma propia

Me gusta estar en el mundo. 
 
Laura Zysset 

Objetivos

Las respuestas a las preguntas anteriores no se 
pueden encontrar de forma teórica, sino siempre 
de manera individual y junto a las personas con 
necesidades de apoyo. Al mismo tiempo, la bús-
queda de respuestas también se ve influenciada 
por el nivel de comprensión de la persona. A lo 
largo de la historia de la Pedagogía Curativa, las 
diferentes formas de comprensión del ser huma-
no han dado lugar a diferentes enfoques de tra-
bajo en la Pedagogía Curativa y la Terapia Social.



6	  7

niños, jóvenes y adultos que necesitan apoyo en 
más de 50 países y unos 50 centros de formación, el 
movimiento de Pedagogía Curativa y Terapia Social 
Antroposófica ha alcanzado un tamaño respetable a 
nivel internacional.

Breve biografía de Rudolf Steiner

Rudolf Steiner nació el 27 de febrero de 1861 en 
lo que hoy es Croacia. Su padre era operador de 
telégrafos en el ferrocarril y más tarde trabajó 
como jefe de estación en varias estaciones de fe-
rrocarril al sur de Viena. Rudolf Steiner creció en 
circunstancias rurales y después de graduarse de 
la escuela secundaria asistió a la Escuela Técnica 
de Viena. Después de estudiar matemática, físi-
ca, historia natural, así como literatura, historia 
y filosofía, trabajó como profesor a domicilio en 
Viena y cuidó de cuatro niños, uno de los cuales 
tenía una dificultad de aprendizaje.

Obra diversa y amplia
A la edad de 21 años se le pidió que editara los 
trabajos científicos de uno de los más importantes 
pensadores del clasicismo alemán, Johann Wolfgang 
von Goethe (1749-1832), como parte de una edi-
ción científica completa de los documentos de Goe-
the. En 1891 se doctoró en un tema de filosofía en 
Rostock, y su principal obra filosófica, La filosofía 
de la libertad, se publicó en 1893. A partir de 1897 
Rudolf Steiner fue también editor de varias revistas 
e impartió cursos en la Escuela de Formación de los 
Trabajadores Socialistas de Berlín. Como Secretario 
General de la Sección Alemana de la Sociedad Teo-
sófica desarrolló en muchas conferencias y escritos 
básicos los fundamentos de la ciencia espiritual an-
troposófica. En 1912/13 se separó de la Sociedad 
Teosófica y fundó la Sociedad Antroposófica.
Dornach, con el primer Goetheanum, un edificio de 
madera de diseño orgánico, desarrollado durante 

cognitivas. “Hay habilidades que duermen en cada 
ser humano a través de las cuales puede adquirir co-
nocimientos sobre los mundos superiores” (Steiner, 
1982b, p.16). Basándose en esta declaración, Rudolf 
Steiner ha esbozado en varios escritos las condicio-
nes y formas de explorar este mundo que no puede 
ser captado por los sentidos.

La pregunta de la libertad y la responsabilidad 
Otra inquietud fundamental de la antroposofía es la 
cuestión de la libertad de la voluntad humana y la 
responsabilidad que conlleva. A Rudolf Steiner le era 
importante relacionar los conocimientos de la cien-
cia espiritual con los conocimientos de la ciencia de 
esa época. El involucrarse en los eventos de la época, 
para él era sobreentendido, y era un requisito para 
todos sus compañeros de trabajo. Los conocimien-
tos desde la comprensión antroposófica del ser hu-
mano fueron y son fructíferos en muchos ámbitos 
de la vida y el trabajo, por ejemplo, en la educación, 
la medicina, la farmacia, la agricultura, el trabajo so-
cial, la pedagogía curativa, la terapia social, el arte, 
la ciencia y la economía.

Más de 700 instituciones y organizaciones de 
pedagogía curativa y terapia social
Las formas de arte fundadas o expandidas por la an-
troposofía ciertamente ocupan un lugar especial aquí. 
Rudolf Steiner creó un nuevo arte del movimiento, la 
euritmia, una forma consciente de tratar el lengua-
je, la formación del habla, y también dio importantes 
consejos y sugerencias para la pintura, la música, la 
arquitectura y el arte plástico. Todas las actividades 
artísticas se pueden condensar en enfoques terapéu-
ticos, así existe la euritmia curativa, musicoterapia, 
formación del habla y terapia artística.

A lo largo de los años, se han creado alrededor 
de 30.000 instituciones en todo el mundo que han 
asumido la tarea de aplicar los conocimientos antro-
posóficos en la práctica: Escuelas (llamadas Rudolf 
Steiner, Waldorf o escuelas libres), instituciones de 
Pedagogía Curativa y Terapia Social, talleres, clíni-
cas, consultorios médicos, empresas farmacéuticas 
(Weleda / Wala), granjas biodinámicas (Demeter), 
bancos, escuelas de arte, lugares culturales, empre-
sas y muchas otras iniciativas. Estas instituciones se 
sienten vinculadas al Goetheanum de Dornach, el 
centro mundial de las actividades antroposóficas. 
Con más de 700 instituciones y organizaciones para 

so de la agricultura biológica-dinámica son de gran 
importancia.

La ciencia espiritual de Rudolf Steiner como base
La base y el trasfondo de la Pedagogía Curativa y la 

Terapia Social Antroposófica es la ciencia espiritual 
de Rudolf Steiner, la Antroposofía, que se explicará 
más detalladamente a continuación. 

Rudolf Steiner describe el concepto de ciencia es-
piritual de la siguiente manera: “La observación de 
los procesos espirituales en la vida humana y en el 
universo puede ser llamada ciencia espiritual” (Stei-
ner, 1995, p. 22). La sinopsis del conocimiento cien-
tífico espiritual se la llama antroposofía.

Antroposofía

Ni credo ni creencia
La Antroposofía se basa en la premisa de que lo es-
piritual se manifiesta en todas partes. No sólo en la 
tierra, en los reinos de la naturaleza y en los seres 
humanos, sino también en el universo, en el cos-
mos y en sus cuerpos celestes. Así, Rudolf Steiner 
caracteriza el objetivo de la antroposofía con las 
siguientes palabras: “La antroposofía es un camino 
de conocimiento que busca llevar lo espiritual en el 
ser humano a lo espiritual en el universo” (Steiner, 
1982a, p.14). Con esta breve y concisa caracteriza-
ción queda claro que no se trata de un credo, una 
confesión ni de la transmisión de dogmas, sino de 
un estudio cognitivo activo e independiente, de la 
ciencia espiritual transmitida por Rudolf Steiner.  

La palabra antroposofía viene del griego y significa 
literalmente “sabiduría del hombre”. Le era impor-
tante a Rudolf Steiner que el ser humano fuera capaz 
de ser consciente del significado global de su exis-
tencia a través del estudio de la ciencia espiritual.  

Además de una comprensión integral del ser hu-
mano y del cosmos, el objetivo es conducir a las per-
sonas hacia una expansión activa de sus habilidades 

En todo el mundo hay instituciones para perso-
nas con necesidades de apoyo que basan su tra-
bajo en la comprensión antroposófica del ser hu-
mano. Esto se basa en las ideas de Rudolf Steiner, 
el fundador de la antroposofía.

Reconocimiento incondicional de la individuali-
dad de cada persona 
Incluso la construcción de los edificios de las ins-
tituciones antroposóficas habla a menudo un len-
guaje inusual; también se transmiten valores y se 
cultivan formas en las escuelas e instituciones que 
no siempre son fáciles de entender. Pero en un con-
tacto más estrecho, se puede experimentar que no 
se trata de un sistema rígido o de patrones fijos de 
acción, sino de un proceso de búsqueda en la reali-
zación de ideales.

El principio rector de la Pedagogía Curativa Antro-
posófica es la convicción de que el núcleo del ser 
humano, su individualidad, nunca puede estar en-
fermo, sino sólo obstaculizado o impedido en su de-
sarrollo armónico. 

La convicción se demuestra en el reconocimien-
to sin reservas de la individualidad de cada persona 
con necesidades de apoyo, el encuentro valorativo, 
el respeto a su personalidad, el respeto a sus moti-
vos de vida, el apoyo orientado a los recursos y en 
las apropiadas formas de organización de la vida 
cotidiana. Asimismo realizar y vivenciar actividades 
artísticas es muy importante y se cultiva conscien-
temente en las instituciones. Otros puntos esencia-
les son el diseño de las rutinas diarias, semanales y 
anuales, la celebración de las festividades anuales 
y el cultivo de una vida espiritual-religiosa, basada 
en una actitud que va por sobre lo confesional, pero 
que al mismo tiempo toma e integra las formas tra-
dicionales de vida espiritual según el contexto. En 
el ámbito del acompañamiento de los adultos con 
discapacidad, las actividades artesanales, el cuidado 
de la tierra y el medio ambiente, a través del impul-

Elementos de la Pedagogía Curativa y  
la Terapia Social Antroposófica



8	

se convirtió en la característica distintiva de la Peda-
gogía Curativa Antroposófica y de la Terapia Social. 
Prescinde de las atribuciones negativas y, al mismo 
tiempo, da una indicación de dónde necesita ayuda 
la persona con necesidades de apoyo. Es interesan-
te que Rudolf Steiner no utilizara este término en el 
curso de Pedagogía Curativa, sino que usó los tér-
minos habituales de la época.

Sin embargo, en el prospecto del Lauenstein, 
antes del curso de pedagogía curativa, se utilizaba 
el término “niños con necesidades anímicas espe-
ciales”. Rudolf Steiner se tomó en serio la petición 
de Franz Löffler, Siegfried Pickert y Albrecht Stro-
hschein y visitó Lauenstein a mediados de junio de 
1924, prometiéndoles además un curso especializa-
do de Pedagogía Curativa, que impartió en Dornach 
a finales de junio de 1924.

Así, la Pedagogía Curativa Antroposófica ya se 
aplicaba y realizaba en tres lugares, antes de las 
conferencias del curso de Pedagogía Curativa.

Estos tres lugares tenían diferentes enfoques, 
los siguientes:
•	 El impulso médico, representado por Ita Weg-

man en la clínica Arlesheim, 
•	 El impulso social, a través de la fundación del 

instituto de Pedagogía Curativa en Jena por los 
tres pedagogos curativos Löffler, Pickert y Stro-
hschein y

•	 El impulso pedagógico –relacionado con el nom-
bre Karl Schubert – por el establecimiento de un 
aula auxiliar en el contexto de la primer escuela 
Waldorf en Stuttgart. 

La Escuela Waldorf de Stuttgart, inaugurada en 1919, 
y la primera clínica antroposófica de Arlesheim -fun-
dada en 1921 por la doctora Ita Wegman- son dos 
puntos de referencia significativos para los inicios 
de la pedagogía curativa de orientación antroposó-
fica. Pronto se creó en la Escuela Waldorf la llamada 
clase auxiliar para los alumnos “con dificultades”: el 
nacimiento de la pedagogía curativa en las escuelas 
desde una base antroposófica.

En la clínica de Arlesheim también se atendía a ni-
ños y jóvenes con necesidades especiales, un impul-
so decisivo que más tarde dio lugar al Sonnenhof de 
Arlesheim, el primer hogar antroposófico de Suiza.

En la Navidad de 1923, los tres jóvenes y con ini-
ciativa Franz Löffler, Siegfried Pickert y Albrecht 
Strohschein se dirigieron a Rudolf Steiner con la pre-
gunta de si la ciencia espiritual podía aportar puntos 
de vista para el apoyo y el acompañamiento de per-
sonas con discapacidad, que luego sean fructíferos 
en el trabajo práctico. Dos de estos tres jóvenes ya 
tenían experiencia en este sentido. Eran empleados 
de Sophienhöhe en Jena, una institución muy cono-
cida en Alemania en aquella época, para personas 
con necesidades de apoyo. Las dificultades que sur-
gieron allí llevaron a que los tres -con el apoyo de 
Emil Molt, promotor de la Escuela Waldorf de Stu-
ttgart- fundaran la primera institución antroposófi-
ca de Pedagogía Curativa de Alemania, el “Heil und 
Erziehungsinstitut für Seelenpflegebedürftige Kinder 
Lauenstein” en Jena. En la Semana Santa de 1924 se 
completó el prospecto del Lauenstein, editado por 
Rudolf Steiner. 

Término: cuidados anímicos
Ya antes del “Curso de Pedagogía Curativa”, el tér-
mino “cuidados del alma” fue utilizado por otros au-
tores fuera del contexto antroposófico, a menudo 
como referencia a la dimensión pastoral del trabajo 
de Pedagogía Curativa, que desempeñaba un fuerte 
papel sobre todo en las instituciones pertenecientes 
a las iglesias cristianas. Sin embargo, nunca se ins-
taló en la Pedagogía Curativa general. Por otra parte, 
el concepto de “necesitado de cuidados anímicos” 

Breve historia de la Pedagogía  
Curativa Antroposófica

El punto de partida de todas las actividades an-
troposóficas de Pedagogía Curativa fue y es el 
“Curso de Pedagogía Curativa” que Rudolf Stei-
ner impartió en junio de 1924 en La Carpintería, 
junto al Goetheanum que se quemó, en Dornach. 
Pero incluso antes de este curso había lugares 
donde se acompañaba y atendía a niños y jó-
venes con retrasos cognitivos o discapacidades 
desde la base de la comprensión antroposófica 
del ser humano.

Nacimiento de la Pedagogía  
Curativa Antroposófica
El término “Pedagogía Curativa” se había establecido 
a finales del siglo XIX en los países de habla alemana 
como un término general para el acompañamiento 
profesional de personas con necesidades de apoyo. 
Heinrich Marianus Deinhardt y Jan-Daniel Georgens, 
que introdujeron este término hacia 1861, descri-
bieron el campo de trabajo al que se refiere este tér-
mino, como una intersección entre la educación, la 
medicina y el trabajo social.

muchos años, con escenario y auditorio, se convir-
tió posteriormente en el centro de su obra. Allí y en 
muchas ciudades europeas impartió conferencias y 
cursos especializados en los distintos ámbitos de la 
vida y el trabajo. En el periodo posterior a la Pri-
mera Guerra Mundial la Antroposofía tuvo un fuer-
te impacto en el público general, especialmente en 
Europa. Además de fundar numerosas iniciativas, 
el compromiso político de Steiner con la “trimem-
bración del organismo social” fue notable. El primer 
Goetheanum fue víctima de un incendio provocado, 
en la Nochevieja de 1922/23; en los años siguien-
tes se construyó un segundo edificio con un diseño 
completamente diferente en hormigón, que todavía 
hoy sirve como centro internacional de la Sociedad 
Antroposófica.

Rudolf Steiner falleció el 30 de marzo de 1925 en 
Dornach. Su obra incluye numerosos libros y ensa-
yos, transcripciones de unas 6000 conferencias, la 
mayoría de las cuales están publicadas en más de 
360 volúmenes en las obras completas (GA) de Ru-
dolf Steiner. 

 9

Imagen «Meditación 
Punto y Círculo» del 
Curso de Pedagogía 
Curativa de Rudolf 
Steiner 

Elementos de la Pedagogía Curativa y la Terapia Social Antroposófica



10	  11

Las indicaciones que se presentan sobre la inclusión 
y el sentido de la biografía humana van mucho más 
allá de la Pedagogía Curativa y abarcan preguntas 
generales y elementales del ser humano. Siguiendo 
las explicaciones básicas, Steiner caracteriza las uni-
lateralidades o desequilibrios en el desarrollo infan-
til y describe tres tendencias polares, las llamadas 
constituciones.

Éstas pueden derivarse de la trimembracion del 
organismo humano que se describe más adelante. 
Después de las explicaciones sobre la comprensión 
del ser humano, presentó casos de niños, algunos 
de los cuales estaban presentes; los otros niños fue-
ron descritos por Rudolf Steiner sobre la base de sus 
percepciones personales en Jena (Lauenstein) o Ar-
lesheim (Haus Holle como parte de la antigua Clí-
nica Ita Wegman, ahora el Sonnenhof). Además de 
las indicaciones diagnósticas, estas descripciones 
de los niños también contienen información sobre 
el abordaje terapéutico desde la Pedagogia Curativa, 
las terapias y la medicina.

Camino de aprendizaje para pedagogos curativos
El tercer ámbito incluía información sobre la trayec-
toria de formación del pedagogo curativo como base 
de una relación dialógica. La dimensión del encuen-
tro humano y la construcción de relaciones -Karl 
König utilizó el término “de igual a igual”- es funda-
mental para la Pedagogía Curativa Antroposófica; es 
el punto de partida y la fuente -a menudo también el 
obstáculo y la dificultad- de todas las actividades en 
beneficio de las personas con discapacidad.

gía Curativa radica en la comprensión desde la ciencia 
espiritual de la discapacidad, la presentación de en-
foques para el acompañamiento de personas con ne-
cesidades de apoyo y la información sobre la adquisi-
ción de competencias para los acompañantes.

Con el paso del tiempo, el término Pedagogía Cu-
rativa ha sido objeto de crecientes críticas en el con-
texto de la ciencia de la educación, ya que se puede 
entender como que se puede hacer desaparecer una 
discapacidad mediante una buena orientación y un 
apoyo terapéutico adecuado.

Este problema también se aplica a la mayoría de 
los intentos de traducir este término, que se utiliza 
habitualmente en alemán, a otros idiomas, donde se 
suele utilizar sólo en contextos antroposóficos, lo 
que puede dar lugar a malentendidos sobre el enfo-
que antroposófico del acompañamiento de personas 
con necesidades de apoyo. En esta publicación, sin 
embargo, se utilizará este término de todos modos 
porque se ha establecido en este contexto y la bús-
queda de términos alternativos iría más allá del al-
cance de esta publicación. Es importante tener en 
cuenta que la “curación”, tal y como se utiliza en la 
Pedagogía Curativa, no debe entenderse en el sen-
tido médico de “curar”, sino en el sentido de pleni-
tud, de inclusión de todas las dimensiones - cuerpo, 
alma y espíritu - de la existencia humana.

Estructura del Curso de Pedagogía Curativa

El curso está compuesto por doce conferencias 
que pueden agruparse en tres grandes temas.
En las primeras conferencias Rudolf Steiner sentó las 
bases desde los fundamentos antropológicos para 
el modo de ver de las personas con discapacidad. 

mento teórico y científico-espiritual de la obra y su 
conexión con la Sección Médica del Goetheanum. La 
Sección Médica es uno de los once departamentos 
de la Escuela de Ciencias Espirituales del Goethe-
anum en Dornach. En la época de la fundación de 
la Pedagogía Curativa Antroposófica, Ita Wegman 
era la directora de la Sección. Durante muchos años 
participó activamente en la creación de instituciones 
y fue capaz de inspirar a muchas personas para la 
tarea de la Pedagogía Curativa. En la actualidad, este 
campo está representado dentro de la Escuela de 
Ciencias Espirituales por el Concejo Antroposófico 
para el Desarrollo Social Inclusivo (Anthroposophic 
Council for Inclusive Social Development) que, en 
virtud del espíritu de interdisciplinaridad, cultiva una 
estrecha colaboración con las Secciones Pedagógica 
y de Ciencias Sociales, junto con la Sección Médica.

Curso de Pedagogía Curativa, no es un libro de 
estudio en el sentido convencional
Leer y comprender las conferencias del Curso de Pe-
dagogía Curativa no es tarea fácil. Rudolf Steiner les 
habló en aquel momento a un pequeño grupo de 
unas 20 personas que ya estaban familiarizadas con 
la comprensión antropológica del hombre y el estu-
dio del mismo. El Curso de Pedagogía Curativa tam-
poco es un libro de estudio en el sentido habitual; ni 
cubre toda la gama de campos de trabajo de la Pe-
dagogía Curativa, ni contiene un método sistemático 
de los distintos trastornos del desarrollo.

Integridad de cuerpo, alma y espíritu  
Las conferencias tampoco hacen referencia al co-

nocimiento científico de Pedagogía Curativa de aque-
lla época. El enfoque principal del Curso de Pedago-

La Pedagogía Curativa y la Terapia Social como 
grupos profesionales independientes 
La unificación e interpenetración de estos tres ámbi-
tos -la medicina, la pedagogía y el diseño social de la 
convivencia entre personas con y sin discapacidad- 
se ha mantenido hasta nuestros días. Sin embargo, 
el énfasis ha cambiado. Los especialistas en Peda-
gogía Curativa y Terapia Social se ven a sí mismos 
como un grupo profesional independiente, y la coo-
peración interdisciplinaria ya no se caracteriza por la 
jerarquía, sino por el aprecio, la igualdad y la com-
plementariedad mutua. Incluso antes de la Segunda 
Guerra Mundial, se crearon nuevas instituciones en 
Alemania, Francia, Islandia, Suecia, Finlandia, Gran 
Bretaña, Países Bajos y Suiza. Sin embargo, la guerra 
interrumpió la difusión de la Pedagogía Curativa y 
la Terapia Social Antroposófica. Como consecuencia 
del nacionalsocialismo, el personal de origen judío 
tuvo que emigrar de Alemania y Austria; así, bajo la 
dirección del médico vienés Karl König, se fundó en 
Escocia la primera institución del movimiento Cam-
phill. Este movimiento se extendió posteriormente a 
nivel internacional e incluye a más de un centenar de 
comunidades de vida y trabajo.  

Después de la guerra, en los años 50 y 60, se fun-
daron en varios países muchas instituciones nuevas, 
también fuera del movimiento Camphill. 

Curso de Pedagogía Curativa

Tal y como se ha descrito, la realización de la Peda-
gogía Curativa Antroposófica en los tres ámbitos de 
la educación, la medicina y la formación de comu-
nidades de vida, ya existía antes del curso de Peda-
gogía Curativa. El curso permitió conocer el funda-

Elementos de la Pedagogía Curativa y la Terapia Social Antroposófica



12	  13

y permanece, en el mejor de los casos, en el ámbi-
to de la especulación. Por lo tanto, sería inadecuado 
explicar una discapacidad o limitación simplemente 
diciendo que “una persona ha querido su discapa-
cidad”.

La tarea del pedagogo curativo es apoyar a la per-
sona que acompaña para que integre su situación 
determinada, de forma significativa en el contexto 
global de su biografía, para obtener así un mayor 
grado de libertad creativa en la configuración de su 
vida con vistas al futuro. Esto sólo puede lograrse si 
nos abstenemos de emitir nuestro propio juicio ce-
rrado sobre las conexiones más profundas del des-
tino en la vida de la otra persona y, de este modo, 
le damos a ésta un espacio libre para descubrirlas y 
configurarlas por sí misma. 

Sí incondicional a la posición inicial dada
Aunque las limitaciones de una persona formen par-
te de su propio camino elegido en la vida, nosotros, 
como seres humanos y sociedad, nunca debemos 
eludir nuestra responsabilidad. Tenemos que ayu-
dar donde se necesita ayuda. El sentido de cada bio-
grafía supone para el entorno un sí incondicional e 
inamovible a la situación inicial dada, pero al mismo 
tiempo es una llamada a ofrecer ayuda, que se pueda 
realizar en el sentido de la persona que la necesita.

Reencarnación y Karma

Rudolf Steiner desarrolló la idea de las vidas terres-
tres repetidas, de la reencarnación, sobre la base de 
su investigación científica espiritual. En un principio, 
Steiner no desarrolló la idea de la reencarnación ba-
sándose en conceptos orientales, por ejemplo, hin-

El sentido del destino
Esto significa que toda biografía tiene un significado 
inherente, aunque no nos resulte evidente a primera 
vista. El sentido individual de vida marca el camino 
de la vida de una persona, es su destino autoelegi-
do en el sentido más amplio. Así, la biografía de un 
ser humano -incluidos los éxitos y los talentos, pero 
también los fracasos y las limitaciones- ya no es una 
mera casualidad, sino que tiene un significado más 
profundo.

Sin embargo, es un gran malentendido concluir 
de esta observación que cada uno es “el arquitecto 
de su propia fortuna”. La idea de un destino creado 
por uno mismo no debe ni puede aplicarse sin más 
a todas las situaciones humanas, si no se convier-
te rápidamente en arrogante o cínica. Las relaciones 
kármicas son mucho más complejas y requieren una 
dimensión de pensamiento más allá de la culpa y la 
expiación. 

La relación con el destino escapa a nuestra com-
prensión
También hay situaciones en las que las influencias 
externas provocan una discapacidad o una restric-
ción. Muchos niños experimentan no sólo negligen-
cia, sino también intervenciones masivas por parte 
de otras personas en la primera infancia, que tie-
nen una influencia decisiva en su biografía poste-
rior y muy a menudo conducen a una discapacidad. 
Se puede pensar en la violencia, el abandono, las 
experiencias traumáticas, el abuso y la negligencia 
médica, entre otras cosas. Hasta qué punto los res-
ponsables de este comportamiento erróneo están 
relacionados con las personas con necesidades de 
apoyo es algo que escapa a nuestro conocimiento 

La dimensión espiritual del Ser Humano

Lo fundamental es que Steiner entiende al ser hu-
mano como una trinidad de cuerpo, alma y espíritu. 
El resultado es una visión ampliada de la existencia 
humana, ya que incluye una dimensión espiritual. 
Aunque esta dimensión escapa a nuestro pensa-
miento cotidiano, a menudo puede experimentarse 
en los encuentros interhumanos. 
El cuerpo, el alma y el espíritu están sometidos a 
condiciones diferentes: “El cuerpo está sometido a la 
ley de la herencia, el alma está sometida al destino 
creado por uno mismo. Este destino creado por el 
hombre se llama, en una antigua expresión, su kar-
ma. Y el espíritu está sujeto a la ley de la reencarna-
ción, de las vidas terrenales repetidas”.
(Steiner, 1995, S. 88).

El Ser Humano no es sólo un producto del entor-
no y de una disposición genética 
Este punto de vista es especialmente importante en 
lo que respecta a las personas con retraso cognitivo 
o discapacidades múltiples graves. Porque entendi-
do así, el ser humano ya no es un mero producto 
de la disposición genética, de lo dado, o un objeto 
del entorno, sino que su vida y su biografía son ex-
presión de su núcleo espiritual, de su individualidad. 
Porque cada ser humano vive en su situación cor-
poral individual y en las condiciones sociales que lo 
conforman. Ambos pertenecen al punto de partida 
de un desarrollo, que no hay que entenderlo como 
azaroso, sino como una realización individual de sus 
intenciones espirituales. 

El peligro de tener una respuesta para todo
La comprensión específica y muy amplia del ser hu-
mano y del mundo de la Antroposofía es, por un 
lado, su fortaleza, pero al mismo tiempo su desafío.

En el ímpetu y el entusiasmo iniciales por la An-
troposofía existe el peligro de que la gente crea que 
puede entender y explicar todo y de que tiene una 
respuesta para todo. Rudolf Steiner también señala 
este peligro en el curso de Pedagogía Curativa. Sin 
embargo, en el transcurso del debate y profundiza-
ción de los contenidos, resulta cierta una afirmación 
del escritor Hermann Hesse: “Todo conocimiento y 
todo aumento de nuestro conocimiento no termina 
con un punto final, sino con signos de interroga-
ción”.  

La desafiante relación con la antroposofía
Desde la mirada interna, surgen conexiones, puntos 
de orientación y referencias que parecen convincen-
tes y pueden transmitir seguridad. Desde una mi-
rada externa, la antroposofía se percibe a menudo 
como un sistema cerrado y autocontenido que pa-
rece incomprensible e inexplicable, lo que dificulta 
su acercamiento. Sin embargo, desde la perspectiva 
interna, se hace evidente lo desafiante que es el tra-
bajo con la antroposofía y la forma tan diferente e 
individual en que se pueden interpretar las declara-
ciones de Rudolf Steiner. A continuación se describi-
rán brevemente algunos aspectos de la concepción 
de Rudolf Steiner sobre el ser humano. Se pueden 
encontrar descripciones más detalladas en muchas 
publicaciones, una selección de las cuales figura en 
la bibliografía.

Imagen de Cédric Zéba 
Para la felicidad el ser humano tiene amigos

Comprensión antroposófica del ser humano  
y del cosmos

En muchas conferencias y libros Rudolf Steiner 
ha dado una base para entender al hombre y al 
mundo desde el punto de vista de la antropo-
sofía.

 



14	  15

Sistema Rítmico
El sistema Rítmico comprende los procesos que le 
suministran sustancias vitales al organismo humano 
a través de su actividad rítmica, como la respiración 
y la circulación sanguínea. Se puede observar y per-
cibir que tiene un efecto tanto en los procesos físi-
cos como en la percepción anímica del ser humano, 
el sentir. El Sistema Rítmico mantiene el equilibrio en 
el centro, entre el arriba y el abajo. Tanto la respira-
ción como la circulación sanguínea se caracterizan 
por procesos polares, por un lado la inhalación y la 
exhalación, por otro la sístole y la diástole con cada 
latido del corazón. 

Sistema Metabólico-Motor 
Por un lado, el Sistema Metabólico-Motor permite al 
organismo humano la formación y el catabolismo de 
las sustancias que el ser humano necesita para vivir. 
En primer plano están los procesos anabólicos, con 
sus funciones de mantenimiento de la vida, pero que 
no son percibidos conscientemente por el ser hu-
mano, se encuentra frente a ellos en una especie de 
ensueño en relación con estos procesos. El área de 
los miembros, por otra parte, permite al ser humano 
relacionarse con el mundo, captarlo y trabajar en él, 
por lo que el Sistema Metabólico-Motor constituye la 
base de la voluntad.

Para entender a una persona, puede ser útil utilizar 
los aspectos mencionados anteriormente. Un niño 
que vive intensamente en el sistema Neuro-Senso-
rio y en los sentidos, muestra un comportamiento 
muy diferente al de un niño dominado por el siste-
ma metabólico. Uno de los niños es muy despierto, 
sensible y se distrae fácilmente, mientras que el otro 
parece retraído y concentrado en sí mismo. Estos 
comportamientos polares pueden ser interpretados 
como llamativos. Sobre el fondo de la tri-estruc-
tura, no sólo se da la comprensión del significado 
del comportamiento “llamativo”, sino que también 

El Ser Humano como ser trimembrado 

El pedagogo suizo Johann Heinrich Pestalozzi 
(1746-1827) ya describió al ser humano como una 
trinidad de cabeza, corazón y mano. El poeta y filó-
sofo alemán Friedrich Schiller (1759-1805) retomó 
posteriormente esta trimembración y la presentó en 
sus cartas sobre la “educación estética del hombre”.

Según Rudolf Steiner, la trimembración del ser 
humano en lo físico, el alma y el espíritu se en-
cuentra en diferentes áreas:  
•	 En lo corporal como sistema neuro-sensorio, 

como sistema rítmico y como sistema metabó-
lico-motor

•	 En el alma como pensar, sentir y querer 
•	 En lo espiritual como vigilia, soñar y dormir. 

Nuestro organismo tiene una estructura polar: el 
polo de la cabeza, con su expresión en el sistema 
neurosensorial, y el polo metabólico-motor son 
principios activos opuestos que están conectados 
por el sistema rítmico. En el polo superior (polo de la 
cabeza) no ocurre nada que no tenga su resonancia 
en el polo inferior (polo metabólico-motor); asimis-
mo, todos los procesos del polo inferior se reflejan 
en el polo superior.

Sistema Neuro-Sensorio
El sistema Neuro-Sensorio tiene su base física en el 
tejido nervioso y en los órganos sensoriales conec-
tados a él. Esto permite al ser humano conectarse 
de forma despierta y consciente con el entorno, el 
mundo de los demás y consigo mismo. El sistema 
Neuro-Sensorio se caracteriza por la vigilia y la baja 
vitalidad. Según Rudolf Steiner, el pensamiento y la 
conciencia se basan en procesos catabólicos, por lo 
que el ser humano tiene la posibilidad de compren-
der el mundo mentalmente. Sin embargo, un predo-
minio de los procesos catabólicos puede conducir a 
trastornos de la salud. 

cepción inmediata, por lo que acercarse a la esencia 
de otra persona, a su individualidad, es un proceso 
muy exigente. 
El filósofo francés Emmanuel Lévinas lo expresó de 
esta manera: “Encontrarse con un ser humano es 
mantenerse despierto por un enigma”. Así, cada ser 
humano es un enigma para sí mismo y para los de-
más. Esto nos lleva a preguntarnos qué camino, qué 
habilidades y actitudes pueden ayudarnos a resolver 
el enigma.

El camino hacia la solución del  
enigma es dialógico 
En el curso de Pedagogía Curativa, Rudolf Steiner 
pide que el profesional establezca la relación con la 
persona necesitada de apoyo de tal modo que no 
sea ella quien determine el camino en el sentido de 
“yo sé lo que es bueno para ti”. Señala que cada niño 
supone un nuevo reto, un nuevo enigma. “Pero sólo 
llega a ello cuando se deja guiar por el ser del niño, 
para que lo guíe a cómo debe hacerlo en el caso in-
dividual. Es un trabajo incómodo, pero es el único 
trabajo real” (Steiner, 1985, p. 74f.). El camino para 
resolver el enigma es, por tanto, dialógico, el niño o 
incluso el adulto con necesidades de apoyo “conoce” 
la solución, el profesional tiene la tarea de dar for-
ma al encuentro de manera que pueda revelársele. El 
camino es incómodo porque siempre nos enfrenta-
mos a nuestras propias debilidades y limitaciones al 
establecer relaciones con otras personas.

Además de estos presupuestos básicos, en el es-
tudio del ser humano con orientación antroposófica, 
hay otros aspectos de gran importancia en relación 
con el acompañamiento, el cuidado y la atención de 
las personas con discapacidad. 

dúes o budistas, sino basándose en la tradición oc-
cidental, generalmente menos conocida, de la idea 
de la reencarnación, que se extiende desde la anti-
gua Grecia con Platón hasta Lessing, el poeta y filó-
sofo de la Ilustración europea. Sin embargo, la idea 
fue reformulada por Steiner como resultado de su 
investigación científico-espiritual también en rela-
ción con esta tradición occidental, y por tanto repre-
senta una concepción independiente del principio de 
las vidas terrestres repetidas, que pretende tener en 
cuenta la autopercepción del hombre moderno. 

La aceptación de la reencarnación y el karma da 
lugar a una visión más amplia de la persona con dis-
capacidad, que incluye el reconocimiento incondi-
cional del derecho a la vida y el sentido de la biogra-
fía de cada persona.  

Lleva a una actitud que concede a cada persona 
-independientemente de la gravedad de su disca-
pacidad- el derecho a una vida exitosa y trata de 
apoyarla de todas las maneras posibles. 

Esta actitud se basa en tres elementos: 
•	 La suposición de que todo ser humano ha teni-

do experiencias terrenales en una vida previa, que 
pertenecen a la situación de partida de su vida ac-
tual, la certeza de que el destino no es azaroso y

•	 la convicción de que las experiencias de esta vida 
tendrán un efecto en encarnaciones posteriores. 

Centrarse en la individualidad y no principal-
mente en la discapacidad 
Por esta razón, al tratar y atender a una persona 
con necesidades de apoyo, la atención se centra 
en el núcleo intacto de su ser, su individualidad, y 
no principalmente en su discapacidad o restricción. 
Este núcleo individual del ser escapa a nuestra per-

Comprensión antroposófica del ser humano y del cosmos

Sólo pueden hacernos ofrecimientos, 
por cuál de ellos nos decidimos,  
nos hará libres.

Nelli Riesen



16	  17

para el entorno. Esto se hace visible en la ma-
durez sexual; Rudolf Steiner creó aquí el término 
“madurez terrenal”. El o la adolescente se conec-
ta ahora intensamente con todo lo terrenal, lo 
hace propio o lo rechaza y adquiere la capacidad 
de juzgar por sí mismo.

•	 Más tarde, alrededor de los 20 años, se libera el 
yo. Se libera de estar unido al cuerpo físico, a los 
procesos vitales y a los sentimientos anímicos 
y crea así el requisito previo para el desarrollo 
libre e individual.

Etapas de desarrollo en septemios
Rudolf Steiner entiende el desarrollo humano como 
un proceso que se desarrolla en etapas de aproxi-
madamente siete años. Los pasos de un septenio al 
siguiente son muy evidentes en la infancia y la ado-
lescencia -el cambio de dientes hacia los siete años, 
la culminación de la pubertad o la madurez terrenal 
hacia los catorce años-, más adelante los cambios ya 
no son de naturaleza física, sino anímica y espiritual.  
Estas etapas de desarrollo, con sus diferentes ca-
racterísticas, desempeñan un papel importante en el 
ámbito del acompañamiento de las personas con ne-
cesidades de apoyo. Es de gran importancia que nos 
dirijamos a un adulto que está intelectualmente al 
nivel de un niño de cuatro años en cuanto a sus ne-
cesidades anímicas y espirituales según su edad real.

mente importante. En el transcurso de la infancia y la 
juventud se pueden observar otros impactos del yo 
en el sentido de una conciencia cada vez mayor de sí 
mismo. Este desarrollo llega a su conclusión externa 
alrededor de los 20 años; sólo ahora la persona tie-
ne la plena capacidad de configurar su biografía en 
el marco de las posibilidades que se le ofrecen y de 
abordar conscientemente su desarrollo interior.

Estas cuatro áreas actúan en todo ser humano desde 
el principio de la vida. Su interacción también tiñe 
el temperamento humano. Sin embargo, los cuatro 
cuerpos constitutivos descritos anteriormente se li-
beran de sus envolturas protectoras en diferentes 
momentos, al igual que el cuerpo se desprende del 
vientre materno al nacer.

Siguiendo esta imagen, en la comprensión antro-
posófica del ser humano se habla de diferentes 
nacimientos.

•	 Durante el parto propiamente dicho, el cuerpo 
físico nace, se libera de la envoltura materna y el 
niño queda expuesto a las fuerzas del entorno. 

•	 Alrededor de los 7 años el cuerpo etérico se li-
bera, un signo externo de ello es el cambio de 
dientes. El niño ya no necesita las fuerzas del 
etérico para construir y dar forma a los órganos, 
sino que éstas quedan a disposición de lo aní-
mico. El niño está listo para comenzar la escuela.

•	 Alrededor de los 14 años se libera el cuerpo as-
tral. Se desarrolla en el joven una vida interior 
rica, a menudo tensa y, por tanto, desafiante 

sus propios deseos y pulsiones. Muchas veces, los 
sentimientos y deseos fuertes también se convier-
ten en obstáculos a la hora de enfrentarse al mundo. 
Steiner se refiere a este principio activo del mundo 
de los sentimientos y del alma como el cuerpo sen-
sorial o astral, que el ser humano tiene en común con 
los animales: “Es el portador del dolor y del placer, 
del impulso, del deseo y de la pasión” (Steiner, 2003, 
p. 18s.). Todo ello puede resumirse en el concepto 
de sensación. La sensación entendida en este senti-
do no es entonces una mera reacción a un estímulo 
externo, sino un proceso interno que transforma el 
estímulo externo en una experiencia interna.

El Yo permite la conexión con lo espiritual y lo 
físico
En comparación con los reinos de la naturaleza, el 
ser humano tiene otro miembro constitutivo, su yo. 
El término “yo” tiene un significado muy especial; un 
ser humano sólo puede utilizarlo en relación consi-
go mismo. “Nadie puede usarlo para designar a otro; 
cada uno sólo puede llamarse a sí mismo “yo”. Nun-
ca escucharé en mi oido el nombre “yo” para refe-
rirse a mí mismo. Al llamarse “yo” a sí mismo, el ser 
humano debe nombrarse a sí mismo. “Un ser que 
puede decirse a sí mismo ‘yo’ es un mundo en sí 
mismo” (Steiner, 2003, p.20f.).

El yo transmite al ser humano su conciencia de sí 
mismo. A través del yo, el ser humano tiene la ca-
pacidad de conectarse tanto con lo espiritual como 
con lo físico; el desenvolvimiento del yo ocurre gra-
dualmente. 

Alrededor del segundo o tercer año de vida, el niño 
empieza a llamarse a sí mismo “yo”. Se trata de una 
profunda transición en el desarrollo y un paso suma-

es evidente el camino terapéutico de cómo guiar al 
niño hacia el centro.

Cuatri-estructura y Briografía 

La visión complementaria del ser humano como un 
ser de cuatro miembros constitutivos es una orien-
tación importante en el Curso de Pedagogía Curativa 
para poder entender la discapacidad. El ser humano 
tiene el cuerpo físico en común con el mundo mine-
ral. El propio cuerpo humano es portador del mundo 
mineral y está sujeto a las leyes de la vida física. Está 
compuesto por las mismas sustancias y fuerzas que 
el resto del mundo inanimado. Las leyes de lo físico 
se revelan en el momento de la muerte, cuando sólo 
queda y se descompone el cuerpo físico. 

El cuerpo etérico como constructor y formador 
del cuerpo físico
A lo largo de toda la vida, el cuerpo físico está im-
pregnado del llamado cuerpo vital o cuerpo etérico, 
que el hombre tiene en común con las plantas. “Hace 
que las sustancias y las fuerzas del cuerpo físico 
configuren los fenómenos de crecimiento, de re-
producción, de movimientos internos de los fluidos, 
etc. Por tanto, es el constructor y escultor del cuer-
po físico, su habitante y arquitecto” (Steiner, 2003, 
p.18). El cuerpo físico es una imagen del cuerpo vi-
tal, el cuerpo etérico anima al cuerpo físico y evita 
que muera.

El cuerpo astral como “lugar” de las sensaciones  
Sumado a esto, las personas también tienen expe-
riencias emocionales, pueden por ejemplo sentir 
alegría, tristeza, ira o rabia, y tienen que lidiar con 

Comprensión antroposófica del ser humano y del cosmos

Para los seres humanos, el amor es importante. 
La tarea del ser humano es el trabajo. Venimos 
al mundo para aprender algo.

Michael Siegenthaler



18	  19

La relación como base del actuar de la Pedago-
gía Curativa 

Con respecto a la configuración de las relaciones, 
Rudolf Steiner formuló en el curso de pedagogía cu-
rativa “una ley pedagógica [...] que aparece en toda 
la pedagogía” (Steiner, 1985, p. 33). Esta ley muestra 
qué efectos e influencias, que no son directamente 
perceptibles, se producen entre un adulto y un niño. 
Aunque Steiner ilustra esta ley en el encuentro entre 
un adulto y un niño, estos aspectos también se apli-
can a los adultos entre sí. 

Según la ley pedagógica, es decisivo con qué es-
tado de ánimo nos encontramos con otra persona: 
¿Mostramos interés, conectamos con sus preocupa-
ciones? ¿Intentamos seriamente entenderlo? ¿Y esta-
mos dispuestos para el encuentro?  

Las explicaciones de Steiner dejan claro cómo un 
adulto tiene la posibilidad de influir en el desarro-
llo del niño o en el estado de ánimo de un adulto a 
través del entrenamiento consciente de su pensa-
miento, sentimiento y voluntad, a través de la au-
torreflexión y de su compromiso interior. La gama 
se extiende desde una influencia positiva hasta un 
efecto negativo, cuando el desinterés y el rechazo 
caracterizan el encuentro.

En cada encuentro podemos percibir que al final 
no son las apariencias externas las que contribuyen 
al éxito o al fracaso, sino que la actitud es central, 
que tiene lugar en procesos que son invisibles para 
nosotros.

Los puntos centrales mencionados por Steiner en el 
curso de Pedagogía Curativa pueden reformularse 
de la siguiente manera:
•	 Reconocimiento y respeto de la individualidad 

de la otra persona.
•	 Sentido de veracidad y verdad en el encuentro. 

Configuramos el encuentro con las personas ne-
cesitadas de apoyo no sólo como profesionales, 
sino auténticamente como seres humanos con 
todas nuestras fortalezas y debilidades. Aquí te-
nemos que ser sinceros con nosotros mismos y 
no escondernos detrás de un “rol”.

En lo que sigue no se dará un resumen abarca-
tivo del curso de pedagogía curativa sino  sólo 
se señalarán y caracterizarán algunos aspectos 
o temas. 

Postura de la Pedagogía Curativa 
y pregunta ética

La mirada antroposófica del ser humano está direc-
tamente relacionada con la actitud y la formación de 
los colaboradores en la pedagogía curativa y la te-
rapia social.

La personalidad en primer plano 
En el curso de pedagogía curativa, Rudolf Steiner dio 
algunas indicaciones sobre el autodesarrollo, ya que 
consideraba la autoeducación como algo absolu-
tamente necesario para el ejercicio de la profesión. 
Para él, la personalidad del profesional era primor-
dial. “No creerías lo indiferente que es lo que uno 
dice o deja de decir superficialmente como educa-
dor, y lo importante que es cómo uno es como edu-
cador” (Steiner, 1985, p. 35). En la autoeducación no 
se trata de una obligación o una tarea molesta, sino 
se trata siempre de una mejora de las competencias 
profesionales y personales en el trabajo de pedago-
gía curativa y terapia social.

Directamente relacionada con la cuestión de la 
actitud está la cuestión ética, ya que las relaciones 
de asistencia son siempre asimétricas. Existe un 
desequilibrio de poder entre la persona que nece-
sita ayuda y apoyo y la que puede dárselo. Por ello, 
la cuestión ética es uno de los retos centrales en el 
ámbito de la configuración de las relaciones y, por 
tanto, requiere gran atención y cuidado. La dimen-
sión ética en la actividad de pedagógica curativa y 
terapia social debe abarcar siempre todo el abanico, 
desde los ideales, pasando por los conceptos, hasta 
la configuración de la vida cotidiana.

del lenguaje -porque identificamos lo que oímos 
como una expresión lingüística-, el sentido del pen-
samiento ajeno -comprendemos el contenido de lo 
que se dice- y, por último, el sentido más elevado 
del ser humano, el sentido del yo ajeno. Los sentidos 
superiores forman la base de la percepción y de la 
comprensión de la persona que tenemos enfrente, 
como individualidad, como un ser, como un yo in-
dependiente.

El entrenar los sentidos es de gran importancia
El desarrollo sano y la suficiente estimulación y en-
trenamiento de los sentidos es de gran importancia 
en la infancia, especialmente el de los cuatro senti-
dos llamados básicos. También en la estimulación 
temprana, la estimulación sensorial juega un rol de-
cisivo. Los sentidos basales son puntos de referencia 
importantes para el diagnóstico de los trastornos del 
comportamiento.

En el acompañamiento de personas adultas con 
necesidades de apoyo, el entrenamiento sensorial 
proporciona importantes aspectos de diagnóstico 
para la comprensión y es al mismo tiempo la base 
de los enfoques del acompañamiento y de los pasos 
terapéuticos.

La comprensión antroposófica del ser humano es 
muy amplia y no puede reducirse simplemente a as-
pectos individuales. Todos los puntos enumerados 
anteriormente tienen una importante tarea en la Pe-
dagogía Curativa y la Terapia Social de orientación 
antroposófica y constituyen la base de la sintomato-
logía, el diagnóstico y la terapia.

Estudio de los sentidos

Rudolf Steiner habla de doce ámbitos 
de los sentidos
En la observación del ser humano tiene importancia 
especial la teoría de los sentidos, que Rudolf Steiner 
desarrolló a lo largo de muchos años y presentó una 
y otra vez en muchas conferencias y escritos. Steiner 
habla de doce áreas sensoriales que pueden divi-
dirse en tres subgrupos. Llama a los tres subgrupos 
los sentidos inferiores o basales, los medios y los 
superiores.

Sentidos Inferiores
Los cuatro sentidos inferiores, el sentido del tacto, 
el sentido vital, el sentido del movimiento propio y 
el sentido del equilibrio -también llamados sentidos 
corporales o básicos- trabajan juntos para darnos 
percepciones y experiencias que están relacionadas 
con nuestra propia fisicalidad, nuestro cuerpo. Si 
estos sentidos están bien desarrollados y adecua-
damente estimulados, nos ayudan a experimentar 
sentimientos de confianza, armonía, libertad y paz 
interior.

Sentidos del medio
Los sentidos del medio - olfato, gusto, térmico y vis-
ta - nos permiten explorar nuestro entorno y tienen 
una influencia directa sobre nuestros sentimientos. 
Por ello, las experiencias de los sentidos del medio 
suelen estar relacionadas con sentimientos de sim-
patía o antipatía, que también pueden expresarse 
en el lenguaje cotidiano al “no poder ni ver” a una 
persona, encontrar un comentario “desagradable” o 
evitar el contacto con un colega “de corazón frío” y 
“con una mirada oscura”.

Sentidos superiores
Los sentidos superiores -también llamados sentidos 
cognitivos por Rudolf Steiner- nos proporcionan una 
conexión con el mundo que nos rodea y nos permi-
ten relacionarnos y comprender a otras personas. El 
sentido auditivo no sólo transmite sonidos y tonos, 
sino también nos dice algo sobre el estado aními-
co interior de la otra persona. Le siguen el sentido 

Aspectos del Curso de Pedagogía CurativaComprensión antroposófica del ser humano y del cosmos



20	  21

El papel y la tarea de la medicina antroposófica van 
más allá de acompañar a una persona en sus pro-
blemas de salud. Además del tratamiento médico 
convencional para las enfermedades físicas y aními-
cas, también incluye un tratamiento constitucional 
complementario con medicamentos homeopáticos. 
También se determinan en conjunto con el médico 
especialista las terapias y se comprueba su efica-
cia. La pedagogía incluye aquí el apoyo educativo y 
social de los niños y adolescentes con necesidades 
de apoyo. En el caso de los adultos, la pedagogía 
se sustituye por la agogía, el acompañamiento y el 
apoyo orientados a los adultos sobre el trasfondo de 
la autodeterminación, la autonomía, la participación 
y la inclusión, complementados por la oferta de un 
trabajo significativo.

El arte tiene en este contexto 
un triple significado:
•	 de forma activa en las actividades artísticas como 

en el arte de la palabra, la música, la pintura, la 
euritmia, el modelado y el movimiento,

•	 en las terapias artísticas, como la musicoterapia, 
la arte terapia, la terapia del habla y la euritmia,

•	 como una posibilidad de recepción aparente-
mente pasiva a través de la escucha o la obser-
vación.

El enfoque interdisciplinario de la Pedagogía Cura-
tiva Antroposófica y la Terapia Social se aplica en 
muchas instituciones desde hace más de 90 años. 
Pueden surgir tensiones entre los distintos grupos 
profesionales, pero siempre es útil la visión común 
y unificadora sobre la persona que necesita ayuda y 
apoyo.

descrita una vez en una campaña publicitaria por los 
afectados y sus familiares de la siguiente manera: 
“No somos, nos hacen discapacitados.” ¡Una decla-
ración que invita a la reflexión!

       
Dimensión social de la discapacidad
Steiner lo expresó así en el Curso de Pedagogía Cu-
rativa: “Y si esta comunidad considera algo como 
razonable o sensato, entonces en opinión de estos 
filisteos es vida <anormal> del alma todo lo que no 
es vida anímica ‘normal’” (Steiner, 1985, p.12). Aun-
que Steiner se refiere aquí sólo a la vida anímica, 
está claro que ya hace más de 90 años señalaba la 
importancia del contexto social, comunitario y nor-
mativo para una persona con necesidades de apoyo. 
Esta dimensión social de la discapacidad ha cobra-
do importancia en los últimos años. El preámbulo 
de la Convención de las Naciones Unidas sobre los 
Derechos de las Personas con Discapacidad (CNU-
DPD) afirma que la comprensión de la discapacidad 
está en constante evolución y que “la discapacidad 
resulta de la interacción entre las personas con im-
pedimentos y las barreras debidas a la actitud y al 
entorno que les impiden participar plena y efectiva-
mente en la sociedad”.    

Colaboración profesional

Trabajo interdisciplinario 
En la última conferencia del Curso de Pedagogía Cu-
rativa, Rudolf Steiner describió la Pedagogía Curativa 
como la consonancia entre la medicina, la educa-
ción y el arte, ampliados antroposóficamente. Esto 
no significa que no quiera reconocer la Pedagogía 
Curativa como una disciplina independiente, sino a 
que es consciente de que un niño o un adulto sólo 
puede ser apoyado y acompañado adecuadamente 
mediante la interacción de las distintas disciplinas.  

Concepto de discapacidad y dimensión social

El cuidado del Alma
Aunque Rudolf Steiner utilizó en el curso de peda-
gogía curativa los términos habituales de la época 
y problemáticos desde el punto de vista actual, su 
concepción de la discapacidad era fundamental-
mente diferente a la de su época. Esto se evidencia 
no sólo en el ya mencionado concepto de “necesidad 
de cuidados del alma”, que acuñó en el prospecto de 
la primera institución antroposófica, sino también 
en las referencias humanísticas de la discapacidad y 
en la forma de diagnosticar a los niños que da en el 
Curso de Pedagogía Curativa.

El concepto de “necesidad de cuidado del alma” 
fue durante muchas décadas el rasgo distintivo y la 
marca de la Pedagogía Curativa antroposófica y la 
Terapia Social. Sin embargo, en las últimas décadas 
ha sido objeto de crecientes críticas. Ya no es capaz 
de hacer plena justicia a las consideraciones de la 
Pedagogía Curativa y la Terapia Social, que se basan 
en la autodeterminación, la autonomía, la participa-
ción y la inclusión. Steiner señaló que no sólo exis-
te un nivel individual-espiritual o corporal-anímico, 
sino también una dimensión comunitaria-social de la 
discapacidad. Esto resulta del hecho de que la parte 
mayoritaria de una sociedad determina lo que debe 
entenderse por normalidad. Si la sociedad considera 
“normal” que un niño de siete años sea capaz de es-
tar sentado tranquilamente en una silla durante cin-
co horas -aunque el movimiento es el elemento que 
define a este grupo etario-, un niño que por ejemplo 
no logra hacer esto en la escuela, se va a considerar 
como llamativo o discapacitado, porque se sale de lo 
normal. Esta dimensión de la discapacidad social fue 

•	 Sentido de la responsabilidad y valentía interior. 
Precisamente por la asimetría en el encuentro 
surge una tarea que debemos afrontar con res-
ponsabilidad y valentía. La frase “él o ella debe 
decidir por sí mismo” no debe ser mal utilizada 
como excusa.

•	 La atención y el interés como base para entender 
a la otra persona.

•	 Acompañamiento y apoyo atentos. En el mundo 
actual, en el que se valora mucho la objetividad 
y la verificabilidad, esto puede parecer una exi-
gencia anticuada. Sin embargo, una mirada re-
trospectiva a nuestros propios días de escuela 
deja claro que el aprecio hacia un profesor fue 
decisivo para nuestra propia motivación y éxito 
en el aprendizaje.

•	 Humor y flexibilidad. El humor real tiene una 
cualidad curativa y puede ayudar a lidiar con si-
tuaciones difíciles y desafiantes de la vida. Puede 
ser una ayuda en la vida cotidiana para todos los 
implicados. La flexibilidad es necesaria porque 
en la Pedagogía Curativa y en la Terapia Social 
las situaciones suelen cambiar muy rápidamente 
y se requiere espontaneidad, por lo que ceñir-
se a un plan preconcebido tiende a impedir un 
acompañamiento adecuado.

Todos estos aspectos constituyen el requisito previo 
para el éxito de la construcción de relaciones; aquí 
sólo se caracterizan brevemente y tendrían que tra-
tarse con mayor profundidad en el lugar apropiado.    

No puedo ir a la universidad,  
pero sé lo que hace falta para vivir,  
y hace falta mucho. 
Nurhak Demir 

¿Mi misión en la vida?  
Es un paseo por la niebla.  
Clemens Wild 



22	  23

Apertura y disposición al diálogo como camino 
hacia el futuro

En el pasado, las instituciones de Pedagogía Cura-
tiva Antroposófica y Terapia Social solían ser sis-
temas más o menos cerrados, con poco contacto 
con el mundo profesional y escaso intercambio con 
su entorno, pero esto ha cambiado fundamental-
mente en las últimas décadas. Su presencia no se 
caracteriza por el aislamiento y la concentración en 
sí mismo, sino que se cultiva la apertura y el inter-
cambio lo cual es un enriquecimiento para todos los 
implicados.

En muchas instituciones se cuestionan, con razón, 
las formas y tradiciones en el ámbito de la organi-
zación de la vida cotidiana y en el acompañamiento 
de las personas con necesidades de apoyo; sin em-
bargo, esto exige por parte de los responsables una 
disposición al diálogo, estar despiertos y atentos. Se 
trata del desarrollo continuo de la Pedagogía Cura-
tiva Antroposófica y de la Terapia Social, que sólo es 
posible mediante un análisis permanente, activo y 
profundo de los fundamentos e ideales, y una sen-
sibilidad y atención a las necesidades y los interro-
gantes de la época.

Redes y formación

Red y cooperación
Es tarea de los representantes de la Pedagogía Cu-
rativa Antroposófica y de la Terapia Social llevar a la 
realidad las indicaciones y conocimientos de Rudolf 
Steiner de tal manera que no sólo perduren, sino que 
encuentren reconocimiento en el ámbito profesional 
actual. Además de la creación de redes profesionales 
y humanas, ésta es una de las inquietudes centrales 
del Consejo, así como de las asociaciones naciona-
les y regionales. Así es que hay varios comités de 
expertos nacionales e internacionales que dialogan 
entre sí y con colegas que no basan su trabajo en 
la comprensión antroposófica del ser humano. Se 
concede gran importancia a la oferta de formación 
profesional y de perfeccionamiento. En el Círculo In-
ternacional de Formación, los centros de formación 
colaboran activamente desde hace más de 20 años 
en el desarrollo continuo de la metodología, la di-
dáctica y los contenidos de los programas de forma-
ción profesional. Debido a su orientación innovado-
ra, este trabajo conjunto ha recibido repetidamente 
el apoyo de por ejemplo, la Unión Europea.

Diversidad cultural y leitmotiv común

Las instituciones y organizaciones del movimiento 
mundial de la Pedagogía Curativa Antroposófica, de 
la Terapia Social y de los campos de trabajo afines 
están integrados en sus respectivos contextos so-
ciales y culturales. Al mismo tiempo, con la diversi-
dad resultante, están unidos por principios comunes 
y leitmotive. Como resumen de los fundamentos an-
troposóficos de la Pedagogía Curativa Antroposófica 
y la Terapia Social, la Asociación Suiza (vahs), los ha 
formulado por ejemplo, de la siguiente manera:

Los puntos centrales de orientación de la Peda-
gogía Curativa Antroposófica y de la Terapia So-
cial son
•	 la comprensión del ser humano como un todo, 

de cuerpo, alma y espíritu
•	 la valoración y el respeto de la individualidad de 

cada ser humano y el reconocimiento del dere-
cho a la integridad física, mental y espiritual.

•	 la orientación hacia los recursos disponibles en 
cada ser humano y el acompañamiento de su 
desarrollo biográfico individual.

•	 una relación basada en el diálogo y que permi-
ta la mayor independencia y autodeterminación 
posibles.

•	 el reconocimiento de las personas con discapa-
cidad como compañeros en igualdad de condi-
ciones en la vida social, cultural y espiritual, y el 
estímulo de la inclusión y la participación.

Por supuesto, estos principios rectores tienen que 
llevarse a la práctica una y otra vez y tienen que 
concretarse de forma comprensibles para las per-
sonas involucradas, su entorno cultural y social y la 
sociedad respectiva. La comprensión antroposófica 
del ser humano ofrece una base para su implemen-
tación en el intercambio con las personas con ne-
cesidades de asistencia, sus familiares y colegas de 
otros enfoques de pedagogías curativas.

El trabajo con orientación antroposófica en la 
educación, el apoyo y el acompañamiento de 
personas con necesidades de asistencia existe 
actualmente en más de 50 países de todos los 
continentes. En el Consejo Antroposófico para 
el Desarrollo Social Inclusivo (Anthroposophic 
Council for Inclusive Social Development), las re-
des regionales y nacionales y sus asociaciones 
trabajan en conjunto como un movimiento mun-
dial.

Las organizaciones e iniciativas de este movi-
miento abarcan un espectro de ofertas y formas 
de trabajo, que van desde la estimulación tem-
prana, las escuelas, ofertas de formación profe-
sional, ofertas terapéuticas, diversas formas de 
apoyo en la vida cotidiana y laboral, formatos de 
convivencia asistida y acompañada, comunida-
des de vida inclusivas e intergeneracionales, así 
como acompañamiento y cuidados en la vejez. 
También existe una red internacional de opor-
tunidades de educación, formación y perfeccio-
namiento para las personas que trabajan en este 
campo, que incluye cursos universitarios de gra-
do y máster, así como centros de investigación 
con oportunidades de doctorado.

Pedagogía Curativa Antroposófica  
alrededor del mundo

Imagen de Corinne Mosimann



24	  25

A través de la comprensión antroposófica del ser 
humano, las preguntas enumeradas al principio 
no pueden responderse de forma concluyente. 
Sin embargo, un trabajo más profundo con los 
aspectos presentados, puede contribuir de forma 
importante a comprender mejor a las personas 
con necesidades de apoyo y sus preocupaciones, 
y a buscar junto a ellas posibles respuestas indi-
viduales, siempre provisorias y abiertas.

La Pedagogía Curativa y la Terapia Social requieren 
de un proceso de diálogo en el sentido más genui-
no. El término diálogo procede del griego antiguo 
y se compone de dos palabras: “dia”, que signifi-
ca “a través”, y “logos”, que puede traducirse como 
“espíritu”. La pregunta fundamental es, por tanto, la 
siguiente: ¿Podemos generar el encuentro con una 
persona con necesidades de apoyo de tal forma que 
su esencia espiritual, su Ser o su individualidad re-
suenen y puedan manifestarse? 

Atención a la individualidad
Nunca debemos reducir a una persona a su aparien-
cia externa, su discapacidad o sus limitaciones. Lo 
importante es lo que se esconde detrás de lo exte-
riormente perceptible, la discapacidad o la restric-
ción, es decir, su individualidad, su ser real. La peti-
ción de Steiner en el curso de Pedagogía Curativa de 
“dejarse guiar por la esencia” es fundamental para el 
campo profesional de la Pedagogía Curativa y la Te-
rapia Social y sólo puede concretarse con un enfoque 
de diálogo. Cuando un pianista de renombre toca un 
concierto, depende de un instrumento bien afinado 
que haga audibles su habilidad y sus intenciones. Si 
el instrumento no está afinado o si faltan teclas, se 
producirán disonancias y desarmonías. A nadie se le 
ocurriría culpar al pianista por esto. 

La persona con necesidad de apoyo se encuentra 
en la misma situación, su instrumento no puede rea-
lizar adecuadamente sus intenciones, se nos presen-
ta como con discapacidad y limitación. Sin embargo, 
como seres humanos, no debemos detenernos en 
este juicio, sino dirigir nuestra atención a la indivi-
dualidad que se oculta tras él. Sólo entonces la pe-
dagogía curativa podrá hacer justicia a su significado 
original. 

Perspectivas

Sólo pude tener contacto con las personas 
con las que entré en contacto de forma 
profunda. Sólo ahora me doy cuenta de 
que hay mucha gente superficial. Tengo 
muchos problemas con eso, no me siento 
tomado en serio por esta gente. 

Imagen de Natalie Brunner

Marianne Stärkle



26	  27

Grimm, Rüdiger / Kaschubowski, Götz (Hrsg.) 
(2008): Kompendium der anthroposophischen Heil-
pädagogik, Ernst Reinhardt Verlag München. 
Niemejer, Martin / Gastkemper, Michael / Kamps, 
Frans (Hrsg.) (2011): Entwicklungsstörungen bei 
Kindern und Jugendlichen. Medizinisch-Pädagogis-
che Begleitung und Behandlung, Verlag am Goethe-
anum, Dornach. 
Schmalenbach, Bernhard (Hrsg.) (2016): Dimen-
sionen der Heilpädagogik. Entwicklungsbegleitung, 
Gemeinschaftsbildung und Inklusion, Verlag am 
Goetheanum, Dornach und Athena Verlag, Ober-
hausen. 
Schmidt, Robin (2011): Rudolf Steiner – Skizze sei-
nes Lebens, Verlag am Goetheanum, Dornach. 
Schöffmann, Erika / Schulz, Dieter (2015): Wege 
zum Anderen. Facetten heilpädagogischer Diagnos-
tik auf anthroposophischer Grundlage, Mayer Info3 
Verlagsgemeinschaft, Frankfurt. 
Schulz, Dieter (1991): Frühförderung in der Heilpä-
dagogik, Verlag Freies Geistesleben, Stuttgart. 
Schulz, Dieter (2012): Besondere Wege. Welche 
Bedeutung haben Kinder mit Behinderung für die 
Biographie ihrer Eltern? Verlag Freies Geistesleben, 
Stuttgart. 
Zimmermann, Heinz (2013): Was ist Anthro
posophie? Verlag am Goetheanum, Dornach.

Sitios web

Verband für anthroposophische Heilpädagogik und 
Sozialtherapie Schweiz www.vahs.ch

Anthroposophic Council for Inclusive Social Develo-
pment, Dornach www.inclusivesocial.org

Interkantonale Höhere Fachschule fürSozialpädago-
gik Lausanne (Essil) https://essil.ch/de/

Höhere Fachschule für anthroposophische Heilpä-
dagogik Dornach (HFHS) www.hfhs.ch

Muchos de los aportes sobre la Pedagogía Curativa 
Antroposófica y la Terapia Social se encuentran en 
la revista “Anthroposophic Perspectives in Inclusive 
Social Development”. Publicado por: Verlag des An-
throposophic Council for Inclusive Social Develop-
ment, Dornach.

Bibliografía citada 

Steiner, Rudolf (1985): Curso de Pedagogía Curati-
va, GA 317, Rudolf Steiner Verlag, Dornach.
Steiner, Rudolf (1995): Teosofía, GA 9, Rudolf Stei-
ner Verlag, Dornach. 
Steiner, Rudolf (1982a): Pensamientos guía, GA 26, 
Rudolf Steiner Verlag, Dornach.
Steiner, Rudolf (2003): La educación del niño, Ru-
dolf Steiner Verlag, Dornach.
Steiner, Rudolf (1982b): ¿Cómo se alcanzan los co-
nocimientos de los mundos superiores? GA 10, Ru-
dolf Steiner Verlag, Dornach.

Citas e imágenes

Stiftung Humanus-Haus (2010): Der Mensch hat 
eine Unterschrift. Imágenes y texto de personas con 
discapacidades, Rubigen. 
Stärkle, Marianne / Riesen, Nelli (2005): Diálogos 
desde una comunicación con apoyo. Archivo privado 
no publicado, Oberhofen / Rubigen (en el archivo 
del editor).
 
Bibliografía complementaria:

Blomaard, Pim (2012): Beziehungsgestaltung in der 
Begleitung von Menschen mit Behinderungen Aspe-
kte zur Berufsethik der Heilpädagogik und Sozial-
therapie. Verlag am Goetheanum, Dornach und 
Athena Verlag, Oberhausen. 
Frielingsdorf, Volker / Grimm, Rüdiger / Kalden-
berg, Brigitte (Hrsg.) (2013): Zur Geschichte der 
anthroposophischen Heilpädagogik und Sozialthe-
rapie, Verlag am Goetheanum, Dornach und Athena 
Verlag, Oberhausen. 
Grimm, Rüdiger (2007): Anthroposophische Heil-
pädagogik und Sozialtherapie. In: Greving, Heinrich 
(Hrsg.): Kompendium der Heilpädagogik, Band 1, 
Bildungsverlag Eins, Troisdorf. 

Referencias

Editor

Verlag des Anthroposophic Council 
for Inclusive Social Development

Redaktion: 
Dr. Jan Göschel
Ruchti-Weg 9
4143 Dornach
Schweiz
+41 61 701 84 85
info@inclusivesocial.org
inclusivesocial.org

Esta publicación se basa en el folleto 
publicado en alemán:
Fischer, A. (2018). Pedagogía Curativa 
Antroposófica y Terapia Social: 
una introducción. (2ª ed.). Rubigen, CH: vahs.

Se publica en cooperación y con 
el amable apoyo del
vahs – Verband für anthroposophische 
Heilpädagogik und Sozialtherapie Schweiz
www.vahs.ch 

Traducción del alemán por Caroline Unger

ISBN: 978-3-9525371-2-1



El autor 

Andreas Fischer

Nacido en 1954, casado, con cuatro hijos, forma-
do como pedagogo curativo, maestro de primaria y 
supervisor. 1980-2001 Director y profesor en una 
pequeña escuela hogar especial en el este de Sui-
za, 1995-2006 Director de la  Asociación Suiza de 
Pedagogía Curativa y Terapia Social Antroposófi-
ca (vahs). Hasta 2005 auditor de “Caminos hacia la 
calidad” y miembro del organismo de certificación 
“Confidentia”. Activo en la educación y la formación 
desde 1995. Desde el verano de 2006 hasta el ve-
rano de 2017 director de la Escuela Superior de Pe-
dagogía Curativa Antroposófica (HFHS) en Dornach. 
2011 Doctorado en la Universidad de Siegen (DE).

ISBN: 978-3-9525371-2-1


